
23

Non c’è più
religione?

eligiosi si nasce o si diventa? Dio è 
nelle cellule umane? E prima ancora di dar-
gli un nome, c’è la sua idea, un suo richiamo? 
Questi non sono, nel loro denominatore co-
mune, quesiti risolvibili con sperimentazioni 
scientifiche. Anche se, e lo vedrete in questo 
dossier, c’è un accenno allo “staminale” del-
la religiosità umana e dunque a un principio 
innato, forse descrivibile. Ma è possibile? O 
non sarà che, sotto cieli diversi e in ambiti 
di crescita diversi, si è “educati” a vivere re-
ligiosamente, a cercare quello che è invisi-
bile agli occhi, ma non al cuore? Se si parla 
di religiosità, si attiva una specifica area ce-
rebrale, dicono alcuni studiosi americani. E 

Fa parte dell’umano
chiedere un altro diverso da sé?
C’è un elemento staminale
nella religiosità?

At t i l i o  B i a n c h i

r “la psicologia della religione è nata per spie-
gare come mai le diverse espressioni di fede 
mostrano nuclei comuni, come se esistesse 
un nocciolo di credenza universale con una 
base biologica nel cervello”. 

un bisogno che va oltre l’immediatezza
Nella nostra cultura, cioè sotto il nostro cie-
lo, quante volte succede a persone che non 
vivono più la loro religione di farsi d’impulso 
un segno della croce: in letteratura trovate il 
giudice che ce l’ha con la Chiesa, ma anche 
quella schiera di frequentatori solo di matri-
moni e funerali, che uniscono il segno della 
croce a una toccatina oscena di fronte a un 



d

24 www.elledicievangelizzare.it 

delitto, a una tragedia. Non dunque a quei 
segni che partono dall’erba del campo e fi-
niscono sulla fronte e sulle spalle dei gioca-
tori di calcio, sebbene quello sia comunque 
un gesto che interroga: da dove parte? Su-
perstizione, forse, in taluni, ma è un segno 
che rimanda all’infanzia, a un’educazione. 
In situazioni di pericolo, si agisce come quel 
personaggio di un romanzo: “Si ritrovò a ri-
petere dentro di sé l’Ave Maria, cosa che non 
faceva da anni, e alla fine si fece d’istinto il 
segno della croce”. Appunto, ma qui siamo 
in terre decisamente di cristianità, dove non 
si dimenticano i chiodi imparati da piccoli 
nelle aule catechistiche: siamo nelle formule 
della religione praticata in più o meno lun-
go tempo. Sulla soglia, dunque, tra quel che 
si è diventati, più o meno convintamente, 
e quello che si è, sulla soglia tra un ateismo 
pratico e un teismo desiderato. 
Al di là dell’istinto, che cosa si sperimenta og-
gi, tra una chiamata delle diverse religioni e 
un sentire che non sa e non vuole risponde-
re, perché trova in sé un’assenza di bisogno 
di senso, e dunque di religiosità, o almeno di 
un bisogno di senso che vada oltre l’imme-
diatezza del giorno? 
Innanzi tutto occorre convincersi che il mon-
do è cambiato e che perfino l’uomo, in quan-
to maschio e femmina, ha i connotati dello 
spirito cambiati. Sarà che il pluralismo reli-
gioso – reale, ormai, anche qui da noi e non 
solo a Londra – abita nella porta accanto e si 
sta annusando che il pluralismo non chiama 
domande sull’altro, sul come ci si affida e a 
Chi. Il pluralismo sembra la scorciatoia per 
non porsi il problema di senso, un tritasas-
si che spiana, il dito dietro cui nascondersi 
la visione della luna. Così si può dire che la 
libertà religiosa, richiesta dal Concilio, non 
è stata educata ad arrivare al perché ultimo 
delle cose: che fa riconoscere il diverso da sé, 
ma insieme lo chiama al perché di sé. 

una ricetta per la buona salute
La religiosità si pone dunque come problema: 
sia per avviare i genitori a un diverso modo di 
educare all’essenziale, che si potrà poi tradur-
re in richieste “di religione” – i sacramenti per 
quel che ci riguarda – sia, fin dall’inizio, nella 
formazione della creatura che hanno messo al 
mondo, di un “senso altro” della vita. Perché, 
piaccia o no, se tutti possono far bene e fare 
il bene, indipendentemente dal fatto che cre-
dano oppure no, affrontare i temi dell’amore 
che si dà e della pietas che s’inginocchia, non 
ha gli stessi risvolti se si fa secondo sé o secon-
do Altro. O almeno non avrà le stesse figure 
di coerenza che le religioni propongono, ma 
veritieramente solo a partire dal bisogno re-
ligioso avvertito e coltivato. 
C’è una paginetta del beato Luigi Maria 
Monti, infermiere e frate, che scrive una ri-
cetta per godere di buona salute di anima e 
di corpo. Prendete radici di fede, verdi fronde 
di speranza, rose di carità, viole di umiltà, gi-
gli di purezza, assenzio di contrizione, legno 
della croce: legate tutto in un fascetto col filo 
della rassegnazione; mettetelo a bollire nel 
fuoco dell’amore, nel vaso dell’orazione, nel 
vino di santa allegrezza e acqua minerale di 
temperanza, ben chiuso col coperchio del si-
lenzio. Lasciatelo la mattina nel sereno della 
meditazione, prendetene una tazza mattina 
e sera, e così godrete di buona salute, che vi 
auguro di vero cuore. Dalla farmacia tanto 
accreditata del santissimo cuore di Gesù, no-
stro Salvatore. 
Per godere di buona salute: per salvarsi, per 
non perdersi, che è poi il senso ultimo della 
ricerca di senso della vita. Non c’è nulla di 
trascendentale dentro le indicazioni di Lu-
igi M. Monti. Niente che non sia “umano”, 
se credere, sperare, amare non le intendete 
come virtù teologali e gli altri suggerimenti 
li sentite come quel minimo che assicura u-
na convivenza civile. Eppure è il trapassare 



25

che la religiosità consiste nel chiedersi chi è 
Dio e se lui è l’origine e il compimento della 
vita, oppure se Dio non è e dunque non può 
essere bestemmiato per una sua indifferenza 
al male che c'è nel mondo: se concordassi-
mo su questo, sarebbero davvero eluse tutte 
le accuse della fabbricazione di Dio, buono o 
malvagio che sia? E l'indice di religiosità, che 
pure innegabilmente emerge nei bambini – 
è l’esperienza della morte delle cose, prima 
ancora che delle persone, a interrogare gli 
adulti – potrebbe ancora essere ricondotto, 
come qualche ateo mediatico propone, a 
un’infatuazione infantile?

lo sconosciuto che ognuno
porta in sé
Dunque, porsi la domanda se il senso reli-
gioso è educabile, potrebbe apparire am-
biguo: perché, se educare è un trar fuori, si 
darebbe per scontato che la religiosità pree-
sista. Lo si può affermare? Basandosi su che 
cosa lo si può affermare? Sul vissuto e l’os-
servazione dei tanti vissuti che costruiscono 
le nostre esistenze, ma anche sulla coltiva-
zione di quanto sembra impossibile a darsi 
immediatamente. E dunque, prima ancora 
di pretendere di far credere in qualcosa o in 
qualcuno, occorre aiutare a vedere la bellez-
za del credere, dell'affidarsi. Azioni primarie 
anche della convivenza, che trovano radice 
nello sconosciuto che ciascuno porta in sé. 
Un non-conosciuto che ha i suoi riflessi den-
tro la natura: insegnare a vedere il visibile per 
interrogarsi sull'invisibile di cui si sente pre-
senza in sé. Alla fin fine si tratta di vedere se 
è componente essenziale della nostra uma-
nità chiedere un Altro da sé e domandarsi se 
quanto la Scrittura racconta, che siamo fatti 
a immagine di un Altro, ha un senso concre-
to per la vita e per l’educare, che o è totalità 
per l'essere, o è destinato a immalinconirsi 
nell'imperfezione del presente. 

i fondamenti che sembra non avvenire. Si 
viene da decenni di azzeramento religioso e 
non solo nei paesi di ateismo di stato. È in-
credibile se si soppesano bene tutte le risor-
se impiegate da preti e suore e catechisti nel 
nostro mondo occidentale: in Europa si vive 
la più quieta indifferenza sul chiedersi se Dio 
c’è o non c’è e, semmai ci fosse, in che cosa 
ci dovrebbe coinvolgere; nelle due Americhe 
ci si dà a frantumazioni di nuove religioni, 
che di religiosità sembrano non avere più il 
nocciolo. È l’azzeramento del di più della vi-
ta: forse ha giocato la spasmodica ricerca di 
consenso, che ha fatto dei nostri animatori 
pastorali dei procacciatori di simpatia? Però 
la simpatia può riempire i cortili d’oratorio, 
ma lasciar deserte le chiese. 
Si potrebbe dunque concludere che non c’è 
religiosità “staminale”, quel qualcosa che c’è, 
indipendentemente da sé. Oppure prende-
re coscienza che “la religiosità” è di suo un 
termine di difficile descrizione, di non accer-
tabile oggettività. Se potessimo concordare 


