eligiosi si nasce o si diventa? Dio e
nelle cellule umane? E prima ancora di dar-
gliun nome, c’¢lasuaidea, un suo richiamo?
Questi non sono, nel loro denominatore co-
mune, quesiti risolvibili con sperimentazioni
scientifiche. Anche se, e lo vedrete in questo
dossier, ¢’e un accenno allo “staminale” del-
lareligiosita umana e dunque a un principio
innato, forse descrivibile. Ma € possibile? O
non sara che, sotto cieli diversi e in ambiti
di crescita diversi, si e “educati” a vivere re-
ligiosamente, a cercare quello che e invisi-
bile agli occhi, ma non al cuore? Se si parla
di religiosita, si attiva una specifica area ce-
rebrale, dicono alcuni studiosi americani. E

Fa parte dell’'umano

chiedere un altro diverso da sé?
C’@ un elemento staminale
nella religiosita?

ATTILIO BIANCHI

“la psicologia della religione e nata per spie-
gare come mai le diverse espressioni di fede
mostrano nuclei comuni, come se esistesse
un nocciolo di credenza universale con una
base biologica nel cervello’.

Un bisogno che va oltre 'immediatezza
Nella nostra cultura, cioe sotto il nostro cie-
lo, quante volte succede a persone che non
vivono pitlaloro religione di farsi d’'impulso
un segno della croce: in letteratura trovate il
giudice che ce I'ha con la Chiesa, ma anche
quella schiera di frequentatori solo di matri-
moni e funerali, che uniscono il segno della
croce a una toccatina oscena di fronte a un

23



delitto, a una tragedia. Non dunque a quei
segni che partono dall’erba del campo e fi-
niscono sulla fronte e sulle spalle dei gioca-
tori di calcio, sebbene quello sia comunque
un gesto che interroga: da dove parte? Su-
perstizione, forse, in taluni, ma € un segno
che rimanda all’'infanzia, a un’educazione.
In situazioni di pericolo, si agisce come quel
personaggio di un romanzo: “Si ritrovo a ri-
petere dentro di sé I’Ave Maria, cosa che non
faceva da anni, e alla fine si fece d’istinto il
segno della croce”. Appunto, ma qui siamo
in terre decisamente di cristianita, dove non
si dimenticano i chiodi imparati da piccoli
nelle aule catechistiche: siamo nelle formule
della religione praticata in piti 0 meno lun-
go tempo. Sulla soglia, dunque, tra quel che
si e diventati, pit 0 meno convintamente,
e quello che si &, sulla soglia tra un ateismo
pratico e un teismo desiderato.

Al diladell’istinto, che cosa si sperimenta og-
gi, tra una chiamata delle diverse religioni e
un sentire che non sa e non vuole risponde-
re, perché trova in sé un’assenza di bisogno
disenso, e dunque direligiosita, o almeno di
un bisogno di senso che vada oltre I'imme-
diatezza del giorno?

Innanzi tutto occorre convincersi che il mon-
do e cambiato e che perfino 'uomo, in quan-
to maschio e femmina, ha i connotati dello
spirito cambiati. Sara che il pluralismo reli-
gioso —reale, ormai, anche qui da noi e non
solo a Londra—abita nella porta accanto e si
sta annusando che il pluralismo non chiama
domande sull’altro, sul come ci si affida e a
Chi. Il pluralismo sembra la scorciatoia per
non porsi il problema di senso, un tritasas-
si che spiana, il dito dietro cui nascondersi
la visione della luna. Cosi si puo dire che la
liberta religiosa, richiesta dal Concilio, non
¢ stata educata ad arrivare al perché ultimo
delle cose: che fariconoscere il diverso da sé,
ma insieme lo chiama al perché di sé.

2 |

www.elledicievangelizzare.it

Una ricetta per la buona salute
Lareligiosita si pone dunque come problema:
sia per avviare i genitori a un diverso modo di
educare all’essenziale, che si potra poi tradur-
reinrichieste “direligione” —isacramenti per
quel che ciriguarda - sia, fin dall’inizio, nella
formazione della creatura che hanno messo al
mondo, di un “senso altro” della vita. Perché,
piaccia o no, se tutti possono far bene e fare
ilbene, indipendentemente dal fatto che cre-
dano oppure no, affrontare i temi dell’amore
che si da e della pietas che s'inginocchia, non
hagli stessirisvolti se sifa secondo sé o secon-
do Altro. O almeno non avra le stesse figure
di coerenza che le religioni propongono, ma
veritieramente solo a partire dal bisogno re-
ligioso avvertito e coltivato.

C’e una paginetta del beato Luigi Maria
Monti, infermiere e frate, che scrive una ri-
cetta per godere di buona salute di anima e
di corpo. Prendete radici di fede, verdi fronde
di speranza, rose di carita, viole di umilta, gi-
gli di purezza, assenzio di contrizione, legno
della croce: legate tutto in un fascetto col filo
della rassegnazione; mettetelo a bollire nel
fuoco dell’amore, nel vaso dell'orazione, nel
vino di santa allegrezza e acqua minerale di
temperanza, ben chiuso col coperchio del si-
lenzio. Lasciatelo la mattina nel sereno della
meditazione, prendetene una tazza mattina
e sera, e cosi godrete di buona salute, che vi
auguro di vero cuore. Dalla farmacia tanto
accreditata del santissimo cuore di Gesil, no-
stro Salvatore.

Per godere di buona salute: per salvarsi, per
non perdersi, che € poi il senso ultimo della
ricerca di senso della vita. Non c’e nulla di
trascendentale dentro le indicazioni di Lu-
igi M. Monti. Niente che non sia “umano”,
se credere, sperare, amare non le intendete
come virtu teologali e gli altri suggerimenti
li sentite come quel minimo che assicura u-
na convivenza civile. Eppure é il trapassare



i fondamenti che sembra non avvenire. Si

viene da decenni di azzeramento religioso e
non solo nei paesi di ateismo di stato. E in-
credibile se si soppesano bene tutte le risor-
se impiegate da preti e suore e catechisti nel
nostro mondo occidentale: in Europa si vive
la pit1 quieta indifferenza sul chiedersi se Dio
c’¢ o non c’e e, semmai ci fosse, in che cosa
ci dovrebbe coinvolgere; nelle due Americhe
ci si da a frantumazioni di nuove religioni,
che di religiosita sembrano non avere pit il
nocciolo. E 'azzeramento del di pit1 della vi-
ta: forse ha giocato la spasmodica ricerca di
consenso, che ha fatto dei nostri animatori
pastorali dei procacciatori di simpatia? Pero
la simpatia puo riempire i cortili d’oratorio,
ma lasciar deserte le chiese.

Si potrebbe dunque concludere che non c’e
religiosita “staminale”, quel qualcosa che c’e,
indipendentemente da sé. Oppure prende-
re coscienza che “la religiosita” e di suo un
termine di difficile descrizione, dinon accer-
tabile oggettivita. Se potessimo concordare

che la religiosita consiste nel chiedersi chi e
Dio e se lui e |'origine e il compimento della
vita, oppure se Dio non & e dunque non puo
essere bestemmiato per una sua indifferenza
al male che c'e nel mondo: se concordassi-
mo su questo, sarebbero davvero eluse tutte
le accuse della fabbricazione di Dio, buono o
malvagio che sia? El'indice direligiosita, che
pure innegabilmente emerge nei bambini —
¢ 'esperienza della morte delle cose, prima
ancora che delle persone, a interrogare gli
adulti - potrebbe ancora essere ricondotto,
come qualche ateo mediatico propone, a
un’infatuazione infantile?

Lo sconosciuto che ognuno

portainsé

Dungque, porsi la domanda se il senso reli-
gioso e educabile, potrebbe apparire am-
biguo: perché, se educare e un trar fuori, si
darebbe per scontato che la religiosita pree-
sista. Lo si puo affermare? Basandosi su che
cosa lo si puo affermare? Sul vissuto e I'os-
servazione dei tanti vissuti che costruiscono
le nostre esistenze, ma anche sulla coltiva-
zione di quanto sembra impossibile a darsi
immediatamente. E dunque, prima ancora
di pretendere di far credere in qualcosa o in
qualcuno, occorre aiutare a vedere la bellez-
za del credere, dell'affidarsi. Azioni primarie
anche della convivenza, che trovano radice
nello sconosciuto che ciascuno porta in sé.
Unnon-conosciuto che haisuoiriflessi den-
trola natura: insegnare a vedere il visibile per
interrogarsi sull'invisibile di cui si sente pre-
senza in sé. Alla fin fine si tratta di vedere se
€ componente essenziale della nostra uma-
nita chiedere un Altro da sé e domandarsi se
quanto la Scrittura racconta, che siamo fatti
aimmagine di un Altro, ha un senso concre-
to per la vita e per 'educare, che o € totalita
per l'essere, o € destinato a immalinconirsi

nell'imperfezione del presente. =

2



